
Dott. Giuliano Franzan - 1 

FEDE COME AVVENTURA 
IN DIALOGO CON CRISTO 

Premessa 

Ho riflettuto molto prima di decidermi sul proporvi questo percorso come fosse un lungo tempo di 
esercizi spirituali dove ci troviamo a riflettere ogni settimana sul tema della "fede come avventura" 
… e mentre meditavo mi venivano in mente due stimoli che in questo periodo la chiesa ci chiama a 
riflettere: 
1. Le provocazioni di Papa Francesco: Troviamo spunti per ogni situazione in cui ogni cristiano può 
imbattersi. A cominciare dalla coerenza con il Vangelo, dalla ricerca della propria vocazione all'in-
terno della Chiesa, fino al discernimento di cosa significhi essere profeti. Senza dimenticare «la pas-
sione missionaria, la gioia dell’incontro con Cristo che vi spinge a condividere con gli altri la bellezza 
della fede, allontana il rischio di restare bloccati nell'individualismo». 
Il Papa invita poi alla riflessione sull'essere lievito che può produrre pane per tanti: l’ascolto dei bi-
sogni, dei desideri, delle delusioni, della speranza. «Il cristiano autentico, infatti, può ridare speranza 
ai giovani, aiutare gli anziani, aprire strade verso il futuro, diffondere l’amore in ogni luogo e in ogni 
situazione. Se questo non accade, se la vostra vita ordinaria manca di testimonianza e di profezia - 
avverte il Pontefice - allora, torno a ripetervi, è urgente una conversione!. Per concedere quella pro-
fezia che «narra al mondo il gaudio del Vangelo, la beatitudine di coloro che scrutano gli orizzonti di 
terre e di cieli nuovi e ne anticipano la presenza nella città umana». 
2. In cammino sui segni di Dio. Così è la vita del credente: un continuo viaggio che parte dalle proprie 
esperienze quotidiane e si conclude con l’incontro con Cristo. Itinerario a tratti difficile, a volte irto 
di ostacoli, caratterizzato dalla fecondità apostolica, dall'esercizio delle virtù, dalla maturazione 
umana e spirituale, ma con un elemento che non dovrebbe mai mancare: la gioia. 
 
Questo momento 
Una riflessione sulla fede può avere tanti approcci e rispondere a tante esigenze del credente e del 
non credente ma il più delle volte, il rischio, è di essere troppo abituati ad un rapporto con Cristo. 
In questo percorso vogliamo riflettere sulla modalità fondamentale della fede, sul senso di continua 
verifica e rimisurazione che la fede esige per essere autentica e per generare una condotta coerente. 
Non c'era che rifarsi a Gesù, il Signore, il Maestro, il punto centrale della fede cristiana. 
Ho scelto perciò alcuni episodi evangelici nei quali ritrovare le linee essenziali della fede, cioè del 
rapporto cosciente col Cristo, della scelta di lui come fondamento del vivere quotidiano. 
Ne è venuta una specie di traccia che indica passaggi obbligati e modalità imprescindibili per cogliere 
il senso profondo del credere e saperne godere la realtà piena e ricca di mistero. 
L'intenzione è precisamente quella di condurvi a scoprire il dono di una fede vissuta lealmente e 
umilmente, dono che conduce alla «beatitudine» promessa da Gesù a chi si affida pienamente a lui. 
Divideremo il nostro percorso in alcune parti: 
1. Oltre i simboli 
2. Il suono del flauto 
3. Dentro la storia umana 
4. Un nuovo modo di essere 
 
Sarà ognuno di noi a verificare la riuscita o meno di questo piccolo lavoro affidato alla bontà e alla 
iniziativa di chi lo avrà tra le mani: e sarà la gioia di avere ancora una volta incontrato il Signore. 
 
Per chi lo desidera fare con me, auguro un fruttuoso cammino ed un autentico incontro con Cristo. 



Dott. Giuliano Franzan - 2 

Prima parte: OLTRE I SIMBOLI 

1. Riflessione: «I Segni» (Gv 6,26-29) 

Il rapporto con Dio, l'adesione di fede, non nasce da una dimostrazione che conduce fino all'evidenza 
cancellando ogni dubbio e obbligando all'assenso, e nemmeno apre al fedele la piena comprensione 
e quasi una evidenza di Dio, della sua azione, del suo progetto. 
Dio è sempre mistero e tale rimane anche per il fedele più timorato e più devoto: se scomparisse il 
mistero, non sarebbe più fede, e Dio non sarebbe se non una produzione della intelligenza umana, 
una divinità costruita dall'essere umano a propria immagine. 
Tutta la rivelazione, a partire dal primo gesto divino che chiama Abramo ad abbandonare terra, patria, 
e casa per seguire il misterioso invito, richiama insistentemente questa caratteristica di Dio, la sua 
misteriosità, la sua infinita distanza dall'essere umano. «Come i cieli distano dalla terra, così distano 
i miei pensieri dai vostri»: è l'annuncio del secondo Isaia al popolo che si era illuso di avere capito 
tutto di Dio (Is 55,9). 
Anche Mosè, così abituato al dialogo con Dio, inserito così profondamente nella dinamica della rive-
lazione e chiamato a essere continuo tramite tra Dio e il suo popolo, non può però «vedere il volto di 
Dio» e deve accontentarsi di contemplarne solamente la scia dopo il suo passaggio (cfr. Es 33,18-23). 
Gesù viene al mondo nel modo più nascosto, e rimane per più di trent'anni nel silenzio di Nazareth, e 
quando percorre le strade del suo paese viene considerato come «il figlio del carpentiere» (Lc 4,22) 
e solo a tre discepoli, sul monte, lascia trasparire la luce della sua divinità (Mc 9,2-8). 
Anche i miracoli, Gesù li compie non tanto per dimostrare la sua divinità, ma per confermare la fede 
nascente di chi lo segue: tant' è vero che chi non vuole, cerca altre spiegazioni ai gesti straordinari, 
giudicandoli come azioni magiche (Mc 3,22-30). 
Tutto questo sta a significare che la fede è sempre il risultato di un atteggiamento coraggioso, di un 
salto al di là del visibile, è la volontà di adeguarsi allo stile di Dio, di lasciarsi condurre dalla sua 
volontà. 
Ciò significa anche che non tutti e non sempre si è disposti al salto necessario, non sempre la natura 
umana sa scavalcare gli ostacoli creati dal desiderio di una sicurezza tangibile: la fede tende a diven-
tare esperienza, evidenza, oppure svanisce quando non incontra la soddisfazione immediata. 
Tutti siamo tentati o anche ostacolati dalla realtà che non riusciamo a leggere nel suo valore di sim-
bolo, nel suo contenuto più profondo: anche la nostra fede e la nostra preghiera spesso si fermano alla 
materialità della parola, del gesto, del rito, e non raggiungono la loro verità spirituale. 
La nostra abitudine quotidiana ci chiude nella «cosa», in ciò che viene prodotto da noi o che ci è dato: 
è la tendenza generale che non esce mai da questi angusti limiti e ci trattiene nella banalità delle cose 
e persino banalizza la stessa realtà di Dio. 
Così si spiega la freddezza e la sterilità di una fede che si accontenta di incasellare parole e atti se-
condo le rubriche liturgiche o le abitudini e le tradizioni ereditate. 
È necessario, allora, entrare nella realtà dei «segni»: come dice Gesù, bisogna andare al di là delle 
cose e trovare il loro significato, il loro valore pieno, quella realtà nascosta a cui esse conducono. 
Il rimprovero che Gesù rivolge al popolo che torna all'indomani della moltiplicazione dei pani, è 
rivolto a tutti, a noi che non siamo capaci di leggere nella realtà il disegno dell'amore di Dio. 
Vedere i segni è il compito e la caratteristica della persona che ha fede, che cerca cioè le tracce di Dio 
disseminate dappertutto, e diventa capace di riconoscerle e di indicarle agli altri: si tratta di acquisire 
una sensibilità che conduce alla fine del cammino indicato dalle cose e genera un desiderio inconte-
nibile di poter sempre uscire dall'immediato per scoprire i misteriosi disegni di Dio destinati all’uma-
nità. 
Alle folle che chiedevano che cosa fare, Gesù indica ciò che è necessario, «credere in colui che Dio 
ha mandato»: non è facile per i suoi interlocutori che si fermavano al gesto visibile e restavano chiusi 
nella piccola loro esperienza rifiutando l'offerta esplicita di Gesù. 



Dott. Giuliano Franzan - 3 

Ci vorrà il coraggio e la libertà d'animo per entrare nel vivo della persona di Gesù e coglierne le 
indicazioni seminate a piene mani in tutta la sua condotta. Evidentemente, questo non è facile né di 
immediata comprensione, ma è ciò che è più urgente ai nostri giorni, quando siamo sommersi dalle 
cose (cose anche religiose, liturgiche, teologiche...), e non riusciamo a liberarcene per spaziare nel 
mistero di Dio: ma è questa la grande sfida della fede e l'impegno decisivo della chiesa di oggi, se 
non si vuole cadere nella eresia non facilmente denunciata ma sempre deleteria: quella di una fede 
mal riposta. 
Credo che noi abbiamo un grande bisogno di imparare il linguaggio dei segni per superare le barriere 
delle cose, per liberarci dalle abitudini che raffreddano anche i gesti e i momenti più spirituali: basta 
pensare a come amministriamo i sacramenti, a come celebriamo l'Eucaristia, a come ci esprimiamo 
nella preghiera… 
Sono esempi che mostrano con chiarezza irrefutabile quanto le nostre abitudini abbiano soffocato la 
capacità di allargarci alle dimensioni dello spirito: è forse un dato di questa civiltà attuale che non 
conosce e non ama la poesia intesa non soltanto come capacità di scrivere in versi, ma come finezza 
d'animo che raggiunge la profondità dello spirito. 
Dopo tutto, la fede è capacità di leggere i segni per scoprire il messaggio di Dio, per cogliere la sua 
parola e lasciarla fermentare nel nostro animo. 

  



Dott. Giuliano Franzan - 4 

2. Riflessione: «Segno di contraddizione» (Lc 2,22-35) 

Se «la nostra fede è Cristo» e Cristo è segno di contraddizione, anche la nostra fede non può essere 
altro che un segno di contraddizione. 
Non pensiamo, però, che questo sia solamente qualcosa che riguarda il nostro rapporto con gli altri: 
spesso c'è quasi un compiacimento nel metterci all'opposizione, quasi un orgoglio di sentirsi martiri 
e incompresi. 
Penso che questa contraddizione sia da cercarsi in primo luogo dentro di noi, come un senso profondo 
di disagio, di difficoltà, di contrapposizione nell'intimo di noi stessi. 
Forse questa affermazione può destare sorpresa: è un po' la medesima sorpresa che avrà colpito l'a-
nimo di Maria nel sentirsi rivolgere parole di dolore da parte del vecchio uomo di Dio (cfr. Lc 2,29ss). 
Anche Maria sarà rimasta pensierosa e si sarà chiesta che cosa poteva significare quest'altro annuncio, 
dopo quello dell'angelo che le rivelava la sua divina maternità: proprio questa maternità diventerà oc-

casione di scandalo, di sofferenza, di divisione, invece di essere l'inizio di salvezza attesa da tutti. 
D'altra parte, là dove Dio interviene succede qualcosa, e qualcosa di grande, di impensato, di straor-
dinario che sconvolge l'equilibrio di cose e persone costruito e mantenuto con tanta difficoltà e difeso 
a oltranza. 
Così è e deve essere della nostra fede: non una «pratica» di opere buone, ne un susseguirsi di riti e di 
gesti emozionanti, ma un perenne annuncio di un Dio che si mescola nella storia umana, che «si 
sporca le mani» e assume tutto ciò che è umano non per lasciarlo come lo ha trovato, ma per cambiarlo 
radicalmente. 
Una fede così, fiorisce nel cuore dell'essere umano a condizione che non ci si voglia sentire sempre 
coperti e protetti, sempre sicuri del proprio modo di essere cristiani e forse anche pronti a giudicare 
chi non è in linea con la nostra mentalità: ma è una condizione non facile e non sempre presente. 
Segno di contraddizione è Gesù, e non può non esserlo, non nel senso di turbe psichiche, di scrupoli 
o di rigorismi assunti come prospettive eroiche per consolarsi, ma nel senso di un amore mai soddi-
sfatto di una risposta mai coerente, di un rapporto mai soddisfacente. 
Anche per noi, può succedere che inconsapevolmente facciamo della fede un'ideologia, una prospet-
tiva morale, un insieme di regole che guidano il cammino quotidiano cercando sempre di non uscire 
troppo dalla mentalità comune, accettata anche solo per non «essere fuori del mondo». 
Può succedere e succede: una ideologia si aggiusta sempre, trova sempre delle consonanze con la 
realtà presente, anche se si vuole presentare come ideologia di rottura, come novità, come alternativa 
al pensiero corrente. 
La fede come ideologia diventa un modo d'essere che si rifà all'insegnamento di Gesù, alla sua parola, 
alla sua esperienza come è narrata nei Vangeli, ma a poco a poco cancella la figura stessa di Gesù, la 
sua presenza, il suo fascino e quindi la severità e la serietà di quanto egli stesso propone. 
Fede è «sequela» di Gesù, è stare con lui, è coraggio di seguirlo sempre e comunque, ricordando 
alcune sue affermazioni piuttosto drastiche che escludono ogni compromesso, ogni tentativo di me-
scolare la propria interpretazione con la chiarezza pulita della sua parola. 
«Il Figlio dell'uomo non ha dove posare il capo... Lascia che i morti seppelliscano i loro morti... 
Nessuno che ha posto mano all'aratro e si volge indietro è adatto per il regno di Dio». Non sono, 
queste, delle frasi semplici e leggere, non permettono nessun accomodamento, ed esigono invece una 
adesione totale, un fidarsi completo. 
Fede è la sfida a se stessi, è abbandonare la propria visuale per assumere quella di Gesù, anche là 
dove sembra così lontana dalle nostre capacità, anche là dove ci sembra di avere già raggiunto una 
adesione sufficiente. 
Questo è il segno di contraddizione: contraddizione con noi stessi, con ciò che arriviamo a fare e a 
essere, con ciò che già sembra ai nostri occhi una posizione corretta, contraddizione che scava nel 
nostro cuore ed esige una conversione perenne, una ricerca continua, un confronto senza soste e senza 
nessuna indulgenza. 



Dott. Giuliano Franzan - 5 

C'è da chiedersi in che cosa noi siamo in contraddizione, con chi, quando, o se invece cerchiamo in 
vari modi di ottenere un certo consenso dentro di noi, una copertura benevola della nostra stessa 
coscienza appoggiata a gesti e scelte episodiche intonate col messaggio evangelico. 
Si può cominciare con l'impostazione generale della nostra vita: consacrati a Dio nelle varie accezioni 
di questo termine troppo spesso abusato, consacrati nella vita religiosa o nel matrimonio, impegnati 
direttamente o indirettamente nella chiesa, persone che di fronte agli altri portiamo il segno di una 
appartenenza a Dio, come di fatto stiamo attuando questa identità che ci qualifica? 
Dove comincia e dove finisce la contraddizione con i nostri gusti, le nostre inclinazioni, la nostra 
mentalità, con le intuizioni che via via emergono nel nostro spirito? Dove e come la nostra quotidia-
nità si caratterizza come cristiana? 
È chiaro che questo tipo di domande che incalzano dentro di noi, non debbono in nessun modo an-
nullare quella fiducia filiale, quella certezza di un amore che ci viene incontro non per i nostri meriti 
ma sempre e solo per la bontà misericordiosa di Dio: la contraddizione è dentro di noi, ed è alimentata 
proprio dalla certezza di essere prevenuti da un amore senza confini, immeritato e perenne, è una 
contraddizione positiva, che sospinge verso una conversione mai finita e sempre sostenuta dall'aiuto 
preveniente di Dio. 
D'altra parte, ciò che Gesù ha iniziato, quel «regno di Dio» che è dentro di noi, quei «nuovi cieli e 
terra nuova» garantiti dall'azione di salvezza già in atto, tutto ciò esige da parte di chi vuole aderirvi 
un continuo salto di qualità, una uscita coraggiosa dal cosiddetto «normale» per seguire un'altra 
norma, quella che nasce dalla parola di Dio. 
Segno di contraddizione è Gesù, e segno di contraddizione sono stati i santi lungo la vita della Chiesa, 
lo sono i santi di oggi più o meno conosciuti ma sempre efficaci per la loro testimonianza credibile e 
affascinante. 
 

  



Dott. Giuliano Franzan - 6 

3. Riflessione: «Sei tu colui che deve venire?» (Mt 11,2-6) 

La fede conosce momenti di dubbio, o meglio necessita di ulteriori conoscenze e certezze: essendo 
una posizione umana non relativa a ciò che si vede e si sente, non appoggiata su esperienze particolari, 
richiede sempre un approfondimento e una chiarezza sempre più forte. 
Non è quindi da rifiutare come un male, come una debolezza, o peggio come una «crisi», il fatto di 
avvertire domande e perplessità, dubbi e incertezze che invece non possono mancare in chi vuole dare 
alla propria posizione di fede un fondamento che offra di volta in volta una forza e un coraggio ne-
cessario per aderirvi non solo intellettualmente ma anche con tutta la propria esistenza. 
Forse, anzi, il male è proprio quando si crede di sapere tutto, di aver capito tutto, di «possedere la 
verità», di essere quelli che non sbagliano mai e che hanno il monopolio della fede: in questo modo 
ci si trincera dentro nostri schemi mentali, dentro posizioni acquisite, difendendo ciò che già siamo, 
rendendo la fede una sterile concezione astratta, ripetitiva e fredda. 
La fede, proprio perché tale, cioè adesione alla rivelazione di Dio, al suo pensiero, al suo disegno 
d'amore, è sempre un fatto incompleto, una conoscenza limitata mai esaustiva, è una visione parziale: 
perciò se non si cerca di sviluppare, di sapere di più, di confrontarci, si rischia di farci un'idea distorta 
di Dio, della sua parola, del messaggio che vuole rivolgerci. Così si spiega come in molti credenti, 
anche «religiosi», la fede sia una povera eredità tenuta gelosamente chiusa nel proprio intimo, e non 
generi la vita nuova, la vita di Dio, la vita che Dio vuole far godere ai suoi figli: si spiegano tante 
freddezze, tante chiusure, tanti arroccamenti su posizioni abitudinarie, uno «stile» che di cristiano ha 
ben poco o nulla, e si spiega anche come questo tipo di fede non diventi quel «pugno di lievito» 
immerso nella massa e non faccia fermentare nulla. 
Ecco la domanda dei discepoli di Giovanni, che è la domanda di tutti noi specialmente nei momenti 
difficili, quando il buio del male, del dolore, della morte, assedia le nostre vite, le nostre anime, e 
sembra che Dio sia lontano, non sia ancora venuto. 
È proprio Gesù il salvatore. E chi salva, come salva, quale è la sua azione? come comportarci noi di 
conseguenza? è proprio vero che siamo nel giusto e che c'è una risposta e una soluzione ai nostri 
drammi quotidiani…? 
Tutte queste domande emergono nel nostro spirito e diventano quasi ossessive, esigono una risposta, 
mettono in questione ciò che siamo e facciamo: sono domande ineludibili che spesso vengono poste 
a noi da chi si trova nel buio più completo e si rivolge a noi come a coloro che pensano di conoscere 
tutta la verità. 
Sono domande che ci fanno bene, perché ci obbligano a interrogarci e a mettere in questione le nostre 
sicurezze: dobbiamo rispondere, dobbiamo chiarire a noi stessi e poi a coloro che ci interrogano, 
dobbiamo «rendere ragione della verità che è in noi», come raccomanda Pietro ai primi cristiani (cfr. 
1Pt 3,15). La risposta viene solamente da Gesù stesso, cioè da una nostra maggiore attenzione alla 
sua parola, da una meditazione fondata non solamente su uno«studio» dei testi, ma anche su una 
verifica personale che misuri la realtà di una coerenza, di una «sequela» fiduciosa per poter meglio 
constatarne l'efficacia concreta nella nostra vita. 
Bisogna «andare da Gesù» e non starsene fermi là dove siamo, distaccarci da quanto già abbiamo 
afferrato e realizzato, perché Dio è sempre mistero, e se crediamo di aver già capito tutto, facciamo 
di Dio un idolo inventato da noi, un idolo che non ha nessuna credibilità e che non risponde alle attese 
più urgenti, Forse è anche per questo, che oggi tanta gente abbandona la fede cristiana e si rivolge ad 
altre esperienze che meglio rispondono al desiderio di mistero, di ignoto, di suggestivo: e se è giusto 
non lasciarsi prendere da queste tentazioni, c'è però da rendersi conto di come la religiosità esige di 
essere proposta come esperienza del mistero e non come una sequela di affermazioni congelate in 
formule tecnicamente esatte. 
La risposta di Gesù è assai chiara: si tratta di vedere, di saper guardare al di là delle piccole esperienze 
personali e cogliere il mistero di Dio presente e attivo nella storia quotidiana, si tratta di voler rico-
noscere ciò che Dio sta facendo dentro le nostre situazioni, quel Dio che si è incarnato, che è entrato 
dentro la vita delle persone di oggi. 



Dott. Giuliano Franzan - 7 

Allora, si vedrà che gli zoppi camminano, i sordi odono, i ciechi ricuperano la vista..: non nel senso 
miracolistico che forse si vorrebbe, ma nel senso più profondo e più vero, in quelle «regioni» dove l' 
essere umano ritrova il senso del proprio vivere. 
Per vedere queste cose, non basta la semplice curiosità superficiale vissuta quasi come una sfida per 
mettere Dio alla prova e poterlo giudicare sui metri delle nostre immediate esigenze: ci vuole l'animo 
libero e grande che si mette alla scuola di Dio e cerca di misurare se stesso sulla proposta di Dio 
capovolgendo il continuo tentativo di piegare Dio alle nostre visuali. 
Quando si ha il coraggio di affidarsi a Dio, allora ci si rende conto che è vero che questi «miracoli» 
avvengono, perché è vero che si vede ciò che prima era oscuro, si sente ciò che prima non si avvertiva, 
si cammina sicuri mentre prima si zoppicava, ci si libera da quella lebbra che così spesso corrode la 
nostra persona... 
L'importante è «non scandalizzarsi» di Gesù, della sua azione, del suo modo di rispondere alle nostre 
richieste, non deluderci se non si ottiene immediatamente ciò che aspettiamo, e se ci si sente oppressi 
dal giogo del male, della debolezza, della incoerenza nostra e altrui. 
La fede, quando è genuina, diventa speranza, diventa certezza che Gesù è qui, è con noi, è per noi, è 
venuto proprio per i peccatori e non per i giusti, per i malati e non per i sani: si deve però avere la 
netta coscienza di essere peccatori e malati e non la presunzione di poterci salvare da soli. 
Questa è la fede in Gesù, in lui e non in noi, non nelle nostre capacità, nei nostri sforzi, nelle nostre 
categorie mentali, nel nostro buon senso: la fede in Gesù è sempre una verifica, una tensione che ci 
fa uscire da noi stessi per andare realmente verso di lui. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 8 

4. Riflessione: «Voi siete il sale» (Mt 5,13-16) 

Qui, Gesù dà quasi una definizione del cristiano, di colui che vuole essere suo seguace, di chi porta 
il suo nome: è una definizione assai compromettente, come d'altra parte è compromettente chiamarsi 
«cristiani». 
Sembra quasi che Gesù voglia dare ai suoi discepoli - non solamente quelli che erano con lui venti 
secoli or sono - il criterio per misurare la loro fedeltà, la verità della loro condotta, la sincerità di ciò 
che professano esteriormente. 
Gesù è un maestro esigente: non nel senso di uno che pretende troppo o che giudica negativamente i 
discepoli, ma nel senso che sa bene fin dove può arrivare una creatura quando si mette alla sua sequela 
e si lascia interamente dirigere e ispirare da lui. 
L'esigenza di Gesù deriva dal fatto della sua misericordia, del suo amore per noi, un amore che non 

lascia le cose come sono ma arriva a cambiare in meglio coloro che lui ama: dopotutto, questo è 
l'unico modo di «voler bene», saper aiutare a migliorare, a raggiungere quella pienezza a cui ciascuno 
può arrivare. 
Per questo, Gesù non minimizza, non si accontenta delle mezze misure, delle facili mete superficiali, 
non abbandona il suo disegno verso le persone che ama, ma le conduce fortemente alla loro genuina 
identità, alla «santità» per la quale sono state create e redente. 
Matteo registra questo insegnamento di Gesù, e lo paragona alla effettiva condotta della sua comunità, 
senza sminuire nulla, senza nascondersi dietro la debolezza e le cadute di tono immancabili nelle 
persone umane: ma ricorda questa proposta appunto perché nessuno si fermi, nessuno si creda esone-
rato dal tendere alla perfezione, pur nella realtà della debolezza quotidiana. 
Essere il «sale» significa saper dare sapore, far emergere il vero valore che già è insito nelle cose, 
nelle persone, nelle situazioni, saper cogliere e mostrare ciò che di bene, di buono, di grande è in 
ciascuno, aiutando a superare la mediocrità, l'abitudine meccanica, l'adagiarsi nel comune squallore 
con la scusa che non è poi un gran male. 
È proprio del cristiano essere sempre dentro le situazioni non per lasciarsi dominare e incatenare nel 
«buon senso» comune che spesso è solamente il proprio comodo ben lontano dalla saggezza evange-
lica, ma per risvegliare, per scuotere, per richiamare a più alte mete, a più alte possibilità, a quella 
dignità divina che è propria di ciascuna persona. 
Non è facile: da un lato c'è il pericolo di rendere troppo «salate» le persone e le situazioni, con un 
rigore e un perfezionismo, con un integralismo lontano dalla vocazione di ciascuno; dall'altro c'è il 
pericolo opposto di lasciar andare, di non opporsi, di non dire niente, di non avere il coraggio di 
prendere posizione almeno per suggerire o per aiutarsi vicendevolmente a vincere pigrizie e sfiducie 
ricorrenti. 
Ecco perché Gesù stesso dice che cosa succede quando il «sale» diventa scipito: non c'è più niente da 
fare, c'è da buttarlo via, perché non serve a nessuno. 
È ciò che capita nella storia cristiana, in tante comunità o persone che si dicono cristiane: nessuno le 
tiene in conto, nessuno le ascolta, nessuno le dà credito proprio perché non hanno sapore e non ser-
vono a nulla. Non c'è niente di peggio di un cibo scipito: non c'è niente di peggio di un cristiano o di 
una comunità che non dice nulla, che ripete stancamente delle parole vuote e non comunica quella 
forza potente e dirompente che viene dal vangelo e dalla presenza stessa di Gesù. 
Non vale lamentarsi, condannare gli altri, giudicare negativamente chi ci sta intorno. Gesù ha già 
annunciato ciò che sta avvenendo e ne ha indicata la ragione: il sale scipito viene buttato via, e la 
colpa è solo del sale! 
Noi siamo maestri nel sentirci vittime, incompresi, messi da parte, calunniati, ostacolati...: se però 
pensassimo bene a quanto Gesù ci insegna, dovremmo batterci il petto e non battere il petto altrui, 
dovremmo renderci conto che sta avvenendo ciò che Gesù ha già previsto. 
È anche vero che il cristiano non può restare nascosto: è come una città posta sopra un monte, vista 
da tutti, notata e giudicata da tutti. 



Dott. Giuliano Franzan - 9 

Volere o no, tutti ci guardano, tutti sanno che noi siamo cristiani e diciamo di essere seguaci di Gesù, 
gente che dice di voler costruire la propria vita sull'insegnamento di Gesù e di voler cambiare il mondo 
per renderlo «regno di Dio»: anche se non conoscono bene il vangelo, sanno tuttavia che noi siamo 
«quelli» che dicono di avere un compito importante e che spesso giudicano e rifiutano comportamenti 
e idee in voga non in sintonia con quanto Gesù ha insegnato. 
Di fatto, siamo luce e portiamo una testimonianza, e siamo osservati: è facile per gli altri giudicare il 
nostro comportamento e non trovarci nulla di nuovo, di diverso dal comune modo di intendere e 
gestire la vita, e ciò diventa uno scandalo. 
Gesù, invece, ci chiede di essere realmente luminosi, proprio perché così gli altri possono «vedere» 
il Padre e «glorificarlo », cioè sentirsi attratti da lui: il cristiano dovrebbe essere contagioso, e diffon-

dere attorno a se la voglia di provare, di tentare un'altra strada, di iniziare un modo nuovo di vivere, 
di riuscire a dare alla propria vita uno slancio e una prospettiva molto più ampia, più grandiosa, più 
degna di ciò che ciascuno porta nel cuore e che così raramente viene preso sul serio. 
Glorificare il Padre vuol dire precisamente, arrivare a cogliere il vero senso del vivere, la bellezza 
della proposta che viene da lui, e sentire che non è impossibile né assurdo tendere a quelle altezze, 
anche perché ciascuno avverte dentro di sé il richiamo alla perfezione, al meglio, alla «santità», come 
modo intelligente di vivere. 
In fondo, chi ci avvicina, chi entra nelle nostre comunità o in qualche modo viene a conoscere più 
precisamente la nostra personalità, dovrebbe rimanere affascinato non tanto da noi, quanto dalla ric-
chezza della proposta, dalla grandiosità della tendenza che brucia nel cuore: se invece non trova che 
cenere, stanchezze, appiattimento, mediocrità, rassegnazione al comune modo di «tirare avanti», al-
lora la nostra luce è oscurità. 
La definizione che Gesù dà di noi è estremamente impegnativa, ma è ancora lui che ce ne rende 
capaci: a noi non resta che fidarci e continuare a lasciarci provocare da lui. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 10 

5. Riflessione: «I due padroni» (Mt 6,22-24) 

La scelta di Cristo è una scelta esigente, decisiva, una scelta che non ammette doppiezza né tentativi 
di compromesso. 
Quando si decide di seguire il Signore; non è più possibile seguire anche la mentalità del mondo, le 
regole del cosiddetto «buon senso», ma unicamente la parola di Dio e l'insegnamento di Gesù. 
Ciò che avveniva al tempo di Gesù, quando per seguire bisognava in qualche modo distaccarsi da ciò 
che fino allora era stato accettato e ritenuto essenziale e sufficiente, avviene anche oggi e produce le 
medesime difficoltà e i medesimi conflitti. 
Ciò che ha condotto i farisei, e in genere i capi religiosi del popolo eletto, a rifiutare Gesù è stata 
precisamente l'impossibilità di continuare le proprie abitudini e aggiungervi un sentimento di simpatia 
verso il profeta venuto da Nazareth. 
A un certo momento è scoppiata l'alternativa che ha condotto a fare la scelta: o con Gesù o contro di 
lui, senza possibilità di mediazione o di coesistenza. 
I capi del popolo se ne sono accorti, specialmente dopo la risurrezione di Lazzaro che poneva fin 
troppo chiaramente la decisione radicale: o accettare Gesù e seguire la sua parola lasciandosi coin-
volgere fino al punto di mettersi in contrasto con usi e costumi collaudati da secoli, oppure eliminare 
questo scomodo profeta e rimanere nelle proprie convinzioni senza alcun interrogativo. 
Dopo tutto, la scelta dei sommi sacerdoti e del sinedrio è stata leale e coerente: no a Gesù, un no 
totale, condotto fino alle ultime conseguenze, e quindi la condanna di lui come sovversivo, eretico, 
empio e così cancellarne la memoria o almeno annullare il fascino che aveva saputo diffondere attorno 
alla sua persona. 
Gesù ha sempre chiesto questa sequela totale e decisa: via via che sceglie i dodici li invita ad abban-
donare tutto per rimanere con lui, per condividere il suo pellegrinare e la sua vita di maestro. Passo 
passo, Gesù cercherà di legare a sé coloro che egli Stesso ha scelto, formando così la sua prima co-
munità, quella «chiesa» che non è frutto di potere o di leggi sociologiche, ma è ciò che egli stesso ha 
desiderato per rendere possibile la sequela di lui da parte di chi lo desidera con sincerità. 
Scegliere Gesù diventa così un passo importante e definitivo, un passo che segna tutta la vita e che 
perciò allontana da altri traguardi e da altre scelte: è una scelta piena in cui si gioca la vita, la perso-
nalità, la propria storia e la storia di coloro con i quali si condivide la quotidianità. 
Nel Vangelo di Luca, vi sono affermazioni di Gesù che indicano con estrema chiarezza la radicalità 
della scelta: Gesù non è venuto a portare la pace, ma la spada, la divisione, non nel senso di una 
volontà di contrapposizione, ma perché di fatto chi sceglie di stare con Gesù non può più accettare 
altre visuali e altre mentalità (Lc 12,51). 
Si afferma cioè che non si può tenere il piede in due scarpe, non si può fare della fede una ideologia 
continuamente adattata alle proprie misure, giocando al ribasso con la scusa di non cedere al fanati-
smo né all'integralismo. Spesso, invece, c'è una specie di preghiera del fariseo al contrario: si afferma 
di non voler essere come gli altri che «digiunano, che offrono le decime...» per rimanere quello che 
già si è senza nessuna voglia di cambiare. 
Ecco allora l'avvertimento di Gesù: «non si può servire a due padroni »: ed è un avvertimento rivolto 
proprio a noi, a quelli cioè che si credono già giusti e pensano di non aver nulla da rimproverarsi, 
mentre hanno da convertirsi. 
Quali sono i «padroni» che di fatto noi serviamo mentre diciamo di essere cristiani? 
Sono in genere quegli «idoli» che abbiamo via via lasciato entrare in noi e che ora dominano la nostra 
coscienza. 
Idoli come, a esempio, l'abitudine, la comodità di situazioni già acquisite, atteggiamenti che nati come 
espressione di fede e di amore ora sono solamente un gesto vuoto e sterile. 
Pensiamo a come gestiamo la nostra preghiera: le «pratiche di pietà» vengono osservate così pos-
siamo sentirci in pace con i nostri obblighi (la preghiera personale, il rosario, l’eucaristia, i sacra-
menti...), ma sono«pratiche», cioè elementi esteriori che a poco a poco hanno perso il loro contenuto. 
Pensiamo a come parliamo di Dio, della sua legge, della sua parola: sembra talvolta che ne sappiamo 



Dott. Giuliano Franzan - 11 

più noi di lui e che vogliamo semplificare tutto riducendo il nostro rapporto con lui alle nostre piccole 
misure, alla concretezza meschina del quotidiano, annientando il mistero che è proprio di Dio. 
Pensiamo a come gestiamo le nostre scelte: sempre seguendo i gusti, le sensazioni immediate, la 
mentalità più comune, senza cercare invece di avvicinarci a quelle «beatitudini» che Gesù ha presen-
tato come la caratteristica del suo regno. 
Pensiamo alla carità, al rapporto con gli altri, non solo quelli più vicini e più simili, coloro che già la 
pensano come noi e vivono come noi, ma coloro che sono più sprovveduti, più bisognosi, diversi da 
noi. 
L'esame può e deve continuare, per mettere alla luce la verità della nostra sequela. 
Una scelta si impone: la nostra fede è il Cristo, è l'adesione coraggiosa e coerente alla sua parola, è la 
voglia di realizzare i suoi insegnamenti nella certezza che solo lì troviamo il senso più vero della 
nostra esistenza. 
Si tratta di scegliere a quale «padrone» vogliamo servire: un padrone c'è e ci sarà sempre, sempre 
saremo legati a qualcuno, perché è impossibile essere, pienamente autonomi. 
Se serviamo un solo padrone, e per di più se serviamo solamente «Gesù», c’è tutto da guadagnare, 
c’è da arricchirsi di tutto ciò che a lui appartiene, senza perdere nulla di quanto noi abbiamo e siamo. 
Gesù è un padrone che non chiede nulla, ma solamente offre, invita, presenta: sta a noi decidere di 
accogliere il suo invito, aprirsi al suo dono, lasciarci riempire dalla sua presenza e dai suoi doni me-
ravigliosi. 
Se invece serviamo altri padroni, la fede comincia a diventare pesante, noiosa, conflittuale: bisogna 
continuamente giocare per fingere di accontentare tutti, bisogna accettare passaggi pesanti e faticosi 
che poi non danno quella soddisfazione che si prova quando si rischia tutto. 
Forse è perché non abbiamo il coraggio di decidere e di continuare a fare delle scelte coerenti, che 
spesso restiamo freddi e insensibili e avvertiamo la fede come un peso o come qualcosa di inutile e 
lontano dalla nostra esigenza fondamentale. 
Gesù lo sa e ci ha messo in guardia: servire a due padroni è pesante, difficile e sterile, è un tentativo 
che è già sconfitto in partenza e non offre nessun guadagno. 
Servire Gesù, stare con lui, seguire i suoi insegnamenti, saranno sempre le uniche tracce che condu-
cono alla pienezza della nostra vita e della nostra gioia. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 12 

Seconda parte: IL SUONO DEL FLAUTO 

1. Riflessione: «Abbiamo suonato il flauto» (Mt 11,16-19) 

Fede è sequela, è rapporto, è intimità, è condivisione. 
Gesù è il maestro, l'amico, la guida da seguire: fede comporta appunto un affidarsi, un mettersi in-
sieme lasciando a Dio l'iniziativa e accettando ogni proposta anche quando può sembrare lontana dal 
nostro buon senso e dalle nostre abitudini. 
Fede è dunque affinare il nostro spirito e imparare a cogliere il messaggio che ci viene offerto, deci-
frare l'annuncio superando difficoltà e ritrosie istintive e aprendo il cuore alle possibilità che Dio 
stesso ci mette davanti. 
Non è fede quel tentativo, sempre presente nel nostro costume umano, di adattare, di far entrare tutto 
in schemi già pronti costruiti dalla nostra fantasia o dalla mentalità comune nella quale e della quale 
si vive: d'altra parte si capisce come sia automatica in noi una sorta di difesa che ci conduce quasi 
insensibilmente a darci ragione, a non cambiare nulla, a trovare scuse e approvazioni a ogni nostra 
scelta e a ogni comportamento. 
E così che nella chiesa, lungo i secoli, sono nate tradizioni e situazioni che alla luce del messaggio 
evangelico non sono in linea con l'insegnamento di Gesù e quindi non sono accettabili dal cristiano. 
Si capiscono usi e costumi avallati con frasi evangeliche, decisioni prese «davanti a Dio», come si è 
sempre detto, scelte coperte con dichiarazioni di buona fede e di impegno di servizio alla causa del 
regno di Dio: si capiscono gesti di ieri e di oggi che per salvare la ortodossia non tengono conto delle 
minime regole del rispetto delle coscienze e delle persone. 
Si capiscono, ma non si approvano, non si accettano come autentiche posizioni cristiane, come testi-
monianza di una fedeltà evangelica. 
Bisogna stare al «flauto» che suona, al ritmo, alla intonazione che viene offerta, bisogna entrare nella 
proposta precisa che viene da Dio, nella linea già in atto nella volontà di Dio, già segnata da quella 
intuizione ispirata dallo Spirito, anche se tutto questo diventa cambiamento del tono di vita e sovverte 
l'equilibrio già precario della nostra situazione spirituale. 
Ciò significa diventare attenti alle voci, ai richiami che ogni giorno arrivano al nostro cuore più che 
alle nostre orecchie, parole, gesti, avvenimenti, realtà che contengono un preciso messaggio e chie-
dono una risposta. 
È in altre parole saper decifrare i «segni dei tempi», saper leggere quanto batte e ribatte alle nostre 
sponde, saper accogliere l'invito che sale dalle cose, dalle persone, dalle situazioni: non è una lettura 
facile, sia perché esige una attenzione e una particolare capacità di scendere nel profondo, sia anche 
perché poi conduce a prendere una posizione, a compromettersi lealmente. 
Per questo, spesso noi restiamo nelle solite nostre abitudini e non intendiamo allontanarcene, ripe-
tendo parole, gesti, scelte già collaudate, ma non più rispondenti al richiamo della storia: per questo, 
siamo sempre in ritardo, stonati, sordi al richiamo e alla realtà che la provvidenza di Dio ci ha fatto 
incontrare. 
Spesso, la nostra vita di fede, la stessa vita della nostra comunità cristiana, di quella parte di chiesa 
dove noi siamo radicati e di cui siamo responsabili, si riduce a ripetere modi e iniziative oggi poco 
incarnate nella sensibilità più diffusa: di qui poi viene l'assenteismo, l'esodo delle masse, a cominciare 
dai giovani che non trovano nulla di «interessante» in quanto noi andiamo offrendo. 
Per di più, invece di riflettere sul nostro atteggiamento cercando di modificarlo rendendolo più adatto 
alla realtà attuale, noi siamo più propensi a condannare gli altri, a denunciare la mancanza di fede, il 
«tradimento» dei giovani o degli adulti, a puntare il dito su realtà concretamente anomale e ingiuste, 
quasi a discolpare noi stessi e rimanere là dove già siamo. 
Ascoltare il suono del flauto: ecco il dovere e il bisogno nostro, di tutti, di noi credenti assillati dal 
problema del mondo, e anche di chi oggi si dice non credente. Il flauto suona e si fa sentire, intona il 
suo canto di gioia e invita alla danza, invita a guardare con gioia la vita nostra e altrui. 



Dott. Giuliano Franzan - 13 

Che senso ha, per esempio, la ricerca diffusa oggi di esperienze di meditazione, di equilibrio psicofi-
sico, l'attenzione ai fenomeni parapsicologici, al senso del dopo-morte, il ritorno quasi ciclico verso 
ritualità più emotive che facciano «sentire» la realtà spirituale, la nostalgia di «altro» diverso e oppo-
sto alla frenesia del vivere quotidiano? 
Non è forse il desiderio di qualcosa che dia un'emozione e faccia «sentire» la presenza di Dio, o 
almeno il gusto di ciò che sta al di là del sensibile? Perché, allora, viene cercato fuori della chiesa e 
della fede cristiana, perché non ci si accorge che l'incontro con Cristo risorto e vivo è possibile, e 
realmente conduce all'esperienza più straordinaria? 
C'è un flauto che suona questa canzone, che invita a questa esperienza, che chiede di entrare nella 

danza del mondo alla ricerca dell'infinito e del mistero: bisogna allora rispondere e intonarsi con que-
sto suono incessante. 
C'è un altro flauto che risuona nell'interno di noi, e sono quelle «buone ispirazioni» che si affacciano 
alla nostra mente e al nostro cuore, sono voci che risalgono dal profondo di noi e riportano le parole 
più belle, le proposte più coraggiose del messaggio evangelico. 
Seguire il Cristo è precisamente credere alla sua parola, non solo a quella scritta nel testo ispirato, ma 
anche a quella che egli stesso scrive dentro di noi, la parola con la quale chiama a decidere delle scelte 
difficili e non comuni, a incamminarci sulle strade dove solo la fede segna le tracce. 
La fede diventa cosi ogni giorno una scoperta, una invenzione, una avventura, sia nei piccoli atti na-
scosti, noti soltanto a noi stessi, sia in qualche gesto esteriore che edifica il Regno e offre a tutti 
l'occasione di una ripresa e di una attenzione allo spirito. 
Cosi, l'incontro con le persone, anche quelle che a prima vista sembrano non aver nulla da dire e che 
invece portano forse inconsapevolmente un richiamo per noi, l'impatto con situazioni piacevoli o 
dolorose nelle quali appare un vuoto da colmare o una traccia da seguire, sono altri suoni del 

flauto che invita alla danza, a mettersi in sintonia con la volontà di Dio, con il suo amore per noi e 
attraverso di noi per gli altri. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 14 

2. Riflessione: «Oggi debbo fermarmi da te» (Lc 19,1-9) 

La fede cristiana è il tentativo continuo di voler «vedere» Gesù, di accettarlo nella sua realtà, di met-
tersi alla sua sequela imparando da lui i criteri di scelta per ogni azione e ogni atteggiamento. 
Non è un'ideologia costruita da noi pur partendo dalle parole di Gesù, non è una saggezza umana 
fondata sul buon senso comune, sulle mode spirituali che si incontrano lungo il divenire dei giorni: 
la fede è e sarà sempre l'accettare coraggioso e senza mezze misure di quanto Dio stesso propone 
all'essere umano del suo insegnamento, di quella «volontà» che è sempre tesa al bene dell'essere 
umano anche se questi non sempre la capisce cosi. 
Il gesto di Zaccheo richiama questa fondamentale modalità della fede: vedere, mettersi davanti a Dio 
superando le nostre immaginazioni, i nostri gusti, le prevenzioni che dominano la nostra mente e la 
nostra condotta. 
Voler vedere, anche se le difficoltà sono molte e sembra di non riuscirei, di avere davanti ostacoli 
insormontabili, o addirittura se si pensa che sia una impresa disperata, uno scopo irraggiungibile. 
Zaccheo insegna come fare: si cerca un mezzo qualunque, si accetta qualunque possibilità che venga 
offerta, anche se può sembrare ridicola, indegna della nostra serietà professionale, infantile, lontana 
dalle nostre capacità mentali o dal nostro livello culturale. 
Zaccheo non si vergogna di salire su un albero, lui, il «notabile» della città, temuto e riverito: ma se 
questo è l'unico mezzo in quel momento per riuscire a vedere Gesù, non c'è nessuna ragione per 
rifiutarlo, e anche un sicomoro diventa un punto di osservazione utile e prezioso. 
Quale sarà il nostro sicomoro, il mezzo per superare la folla che impedisce di vedere, per innalzarci 
al di sopra della nostra mediocrità e meschinità che chiude lo sguardo e non permette di spaziare 
sull'infinito? 
La riflessione può aiutarci a scoprire accanto a noi ciò che diventa un mezzo necessario per superare 
gli ostacoli e giungere a vedere il Signore che passa: ma dobbiamo fare in fretta, perché il Signore sta 
passando e di lì a poco scomparirà dal nostro orizzonte. 
Quanti rimandi, quante attese inutili, quanti «vedremo» che di fatto hanno impedito di vedere, quante 

scuse insostenibili, di fatto formano quasi il tessuto della nostra vita spirituale che non cambia, che 
non si lascia interpellare e mantiene il suo ritmo stanco e ripetitivo sempre più lento e sterile. 
Ma, se c'è questa volontà, se finalmente si esce allo scoperto, si fa il primo passo e si abbandonano 
paure e false prudenze, se ci si mette nel posto giusto, superando le solite abitudini, è certo che Gesù, 
passando, si fermi e faccia anche a noi la sua proposta: «Oggi debbo fermarmi a casa tua». 
Gesù vuole «fermarsi» in casa nostra: questa è la fede! non soltanto un momento sentimentale, una 
emozione passeggera, un fatto episodico da ricordare quasi con nostalgia come un evento finito per 
sempre, ma una posizione, una modalità, un atteggiamento continuativo, una esperienza che cre-

sce nella sua realtà e via via conduce a un rapporto sempre più intimo. 
Spesso la nostra fede si indebolisce e svanisce, accontentandosi di formule, di «pratiche», di osser-
vanze minuziose, oppure accetta un livello nebuloso impersonale, e diventa sempre più esile fino a 
cancellarsi dal cuore per restare solo nei gesti obbligati. 
Fede, invece, è rapporto definitivo, rapporto che decide la qualità della vita perché è il rapporto con 
Dio accettato e voluto come senso del nostro vivere: la parola di Dio giudica l'agire e misura e pesa 
il valore di ciò che siamo e facciamo. 
Tant'è vero che Zaccheo dichiara che cosa è successo in lui che finalmente ha potuto «vedere». 
Gesù: è la rivoluzione nella sua vita, è la fine di una personalità chiusa nell'egoismo del potere, del 
danaro, dell'orgoglio, per aprirsi alla vera dignità che viene proprio nel rapporto con Gesù, dalla se-
quela coraggiosa di lui. 
Si può, si deve, misurare l'efficacia della nostra fede in rapporto al gesto di Zaccheo: che cosa diamo 
di fatto ai «poveri» (tutti i poveri, cominciando dai bisognosi economicamente per giungere a tutti i 
tipi di bisogno e povertà, intellettuale, sociale, d'amore, di fede, ... ), quanto della nostra sostanza 
(cioè della nostra persona) diamo al prossimo. 



Dott. Giuliano Franzan - 15 

Forse non è molto, non è la metà, o forse sono soltanto gesti episodici che lasciano ancora a noi la 
discrezione delle scelte, delle modalità, della quantità. 
Ma c'è di più: c'è anche la frode da riparare! Forse a noi sembra di non rientrare in questo aspetto di 
conversione: non abbiamo frodato nessuno, abbiamo sempre dato a ciascuno il dovuto ... 
Ma, è proprio vero che la nostra vita cristiana, forse anche vissuta sotto etichette solenni, coperta da 
gesti e da parole sacre e proposta come fedele al vangelo, è di fatto così coerente e così luminosa da 
affascinare e manifestare l'amore sconfinato di Dio? 
La nostra fede è un continuo invito alla conversione, a leggere dentro di noi per scoprire le distanze 

immense che separano la nostra vita concreta dall'insegnamento di Gesù, da quella caratteristica che 
può realmente farci presentare come cristiani. 
Portare questo nome di «cristiani» è sempre una provocazione, un invito a convertirci, per avvicinarci 
un po' di più a ciò che il nome significa. 
Lo scandalo degli altri che non vorrebbero che Gesù si fermasse in casa del «peccatore», forse è 
ancora lo scandalo del nostro comportamento, è la frode che copre e soffoca la luce che viene da Dio 
ed è destinata a tutti: tutti hanno diritto a vedere in noi, che portiamo questo nome, qualcosa che faccia 
«vedere» in qualche modo il volto di Dio. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 16 

3. Riflessione: «Coraggio, sono io» (Mc 6,45-51) 

È finito il grande gesto di Gesù, col quale ha sfamato migliaia di persone, con i pochi pani che qual-
cuno aveva con sé: ora bisogna tornare alla solita vita, alle cose solite, piccole, «normali», alla quo-
tidianità, quando tutto si oscura: e sembra banale, quando sembra di essere soli. 
Gesù «ordina» ai discepoli di andarsene: la fede è un andare, un continuare, uno scoprire senza mai 

ripetersi, senza legarsi a quanto già si è visto e fatto, è il coraggio di addentrarsi nella realtà più 
semplice per arricchirla della grandezza che viene da Dio anche se non sempre è qualcosa di vistoso. 
È Gesù stesso che vuole educare i suoi discepoli a credere in lui anche quando l'entusiasmo delle folle 
si spegne, perché la fede è accettare ciò che non si vede, fidarsi e affidarsi a Dio senza pretendere di 
farne una esperienza emotiva. 
C'è stato il gesto miracoloso e profetico, e questo basta per accendere l'entusiasmo, per decidere a 
fidarsi, per cogliere un segno chiaro indicatore della presenza amorosa di Dio: poi la fede continua e 
si radica nella volontà, nel voler credere affidandosi a Dio. 
Gesù intanto si ritira in preghiera: è il gesto caratteristico di Gesù, il suo entrare nella intimità col 
Padre, per indicare la verità della sua persona e per mettere sulla strada giusta coloro che lo vogliono 
seguire. 
La preghiera di Gesù è sempre il richiamo e la misura della sua realtà di Figlio di Dio, ed è anche il 
suo insegnamento per tutti gli esseri umani, anch'essi figli di Dio chiamati a realizzare questo loro 
destino infinitamente superiore alle loro stesse aspettative. 
E sarà sempre la preghiera a mettere il cristiano nella posizione più giusta, nella dipendenza amorosa 
verso il Padre, nella attenzione filiale del discepolo che vuole conoscere in modo certo la propria 
identità. 
Intanto i discepoli sono impegnati nella fatica di una traversata non facile in questo momento: eppure 
sono assai pratici di quel lago e del loro mestiere, conoscono le varie mutazioni di quella conca aperta 
ai venti burrascosi, ma sempre bisogna fare fatica se si vuole vincere le avversità. 
Non basta la lunga esperienza della vita di fede, di un rapporto con Dio, non basta l'abitudine alle 
«cose di Dio»: sempre emerge, prima o poi, il momento della difficoltà, della fatica, e quindi 
emerge la tentazione di aspettare, di rassegnarsi, o peggio di scandalizzarsi di Dio che non mantiene 
le promesse. 
Il momento della crisi, della oscurità, del non capire e del non essere capiti, il momento della solitu-

dine e del sentirsi sopraffatti dalla violenza delle cose e delle persone, viene sempre, perché il rap-
porto con Dio è sempre qualcosa che supera e fa entrare nelle sue dimensioni così diverse dalle nostre. 
Il «vento contrario» spira assai di frequente: e non sai da dove viene e dove va, non è ipotizzabile, 
perché sorge improvviso, e scuote le sicurezze, le abitudini, rendendo tutto difficile così da sembrare 
assurdo o inutile. 
C'è soltanto da non cedere e continuare, da rimanere là dove si è, dove l'impegno e la propria identità 
conducono, là dove è garantito l'aiuto di Dio che non abbandona nessuno e che anzi vuole essere la 
forza di chi è debole: l'errore peggiore sarebbe quello di abbandonare il proprio posto, quella tensione 
di fede e di coerenza che al momento può sembrare inutile o fuori posto. 
Di fatto Gesù va incontro ai discepoli proprio perché si trovavano in situazioni critiche, perché sta-
vano lottando contro la forza delle acque, stavano compiendo il loro dovere per recarsi all'altra sponda 
dove avevano l'appuntamento con lui. 
Per questo avviene l'incontro, perché hanno obbedito e non si sono lasciati sopraffare dalle avversità. 
C'è sempre l'aiuto di Dio, ma c'è quando si ha il coraggio di essere fedeli, spendendo le proprie ener-
gie, facendo del proprio meglio, anche se all'occhio umano può sembrare una fatica inutile: Dio non 
abbandona mai, purché ciascuno faccia tutto il suo possibile e usi i doni che già possiede, e lasci a lui 
l'ultima, parola, il giudizio definitivo sul da farsi. 
È questa la fede: non un sentimento né una abitudine, né il richiudersi in gesti e parole che magica-
mente possano compiere quei progetti che noi pensiamo di Dio e che in pratica sono soltanto nostri, 
ma il coraggio di prendere sul serio la parola di Dio e realizzarla nel modo migliore. 



Dott. Giuliano Franzan - 17 

Gesù viene come vuole lui: «è un fantasma!». Sembra qualcosa di strano, non segue le regole comuni, 
non si manifesta come noi vorremmo, anzi ci spaventa. 
Gesù non è comodo, non è il servitore che avalla le nostre piccole vedute, i nostri schemi meschini: 
fa vedere invece quello che lui è, di che cosa è capace, come vuole avvicinarsi a noi per farci fare 
nuove esperienze. 
Alla nostra paura, al nostro smarrimento nel vedere ciò che non ci aspettiamo, lui stesso risponde 
incoraggiando: «Sono io!». 
Gesù è come lui è, e ci invita ogni volta a non rimanere nelle piccole definizioni frutto della nostra 
intelligenza o della nostra abitudine: è un dono che ci vuole fare per costruire dentro di noi quell'abito 
mentale che è proprio della fede e che si apre continuamente alla novità di Dio senza mai esaurirla. 
Se la nostra fede è il Cristo, siamo sempre in ricerca, sempre nello stupore della novità che Gesù ci 
presenta, sempre nella umiltà di sapere di essere infinitamente lontani dalla verità, e quindi sempre 
nella fatica di remare contro corrente, di lottare contro i venti burrascosi della nostra stessa mentalità 
e della mentalità comune nella quale e della quale viviamo. 
È questa la condizione perché, aderendo a Gesù con una fede coraggiosa e umile, si approdi alla riva, 
tutto diventi meno difficile, cessi il vento e ritorni la calma, la sicurezza interiore, fondata finalmente 
non su noi stessi, e sulle nostre capacità spirituali, ma soltanto su di lui, sulla sua presenza, sul suo 
dono. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 18 

Terza parte: DENTRO LA STORIA UMANA 

1. Riflessione: «Volete andarvene anche voi?» (Gv 6,59-67) 

C'è sempre un momento in cui sembra che la fede sia qualcosa di assurdo e che non si possa accettarla, 
o almeno non si possa prenderla nella sua interezza: si vorrebbe fare qualche eccezione, toglierne 
qualche parte, cancellare alcune parole per ritrovare il buon senso comune e rimanere nella «norma-
lità». 
La fede prima o poi si scontra con la razionalità nostra, con le misure che quotidianamente usiamo 
per valutare ciò che avviene e ciò che vogliamo: il divario tra il pensiero di Dio e il nostro si allarga 
fino a diventare contraddittorietà, e quindi fino a provocare l'alternativa, il dilemma concreto, o noi o 
Dio. 
È uno scontro che troviamo facilmente nella mentalità comune di oggi e di ieri, quando si tenta di 
«interpretare», cioè di abbassare il livello della proposta di Dio, o addirittura si vorrebbe affermare 
che certe pagine evangeliche sono «datate» e hanno perso il loro valore. 
È lo scontro che divide il credente dal non credente, quando non si accetta la figura di Gesù nella sua 
interezza perché non sapremmo come collocare la sua doppia natura nell'unica persona divina. 
La storia del pensiero cristiano conosce bene queste scadenze, questi scontri che generano poi l'eresia, 
lo scisma, e tutte quelle forme di insubordinazione e di ribellione che ritornano ciclicamente. 
Ma non c'è da andare molto lontano nell'individuare queste forme di difficoltà e di rifiuto o di com-
promesso: basta restare nella nostra personale esperienza, nell'ambito delle nostre comunità cristiane 
e nell'impatto quotidiano del messaggio evangelico con gli usi e costumi della nostra civiltà. 
Si vedrebbe subito quanta acqua abbiamo messo nella parola di Dio, quante eccezioni, quante inter-
pretazioni con le quali abbiamo reso il comportamento cristiano così uguale alle mode passeggere di 
tempi e di luoghi, e come si sia giunti a un miscuglio che non accontenta più nessuno e non dice nulla 
di nuovo. 
D'altra parte, Gesù insegna cose nuove, e vuole condurre i suoi discepoli (cioè noi) ad approdare alle 
rive di Dio, a entrare nel suo mistero, a scoprire le regioni sconfinate della verità per la quale Dio ha 
creato nell'essere umano una capacità senza limiti. 
È questa la funzione della fede, il suo compito fondamentale: condurre l'essere umano fuori dei suoi 
limiti per comprendere la sua realtà più vera, quella dignità divina che possiede perché è stato elevato 
a partecipare della stessa natura di Dio. 
Proprio per questo, si fa fatica, e sembra che ciò che Gesù insegna non stia dentro le nostre categorie 
mentali, non si adegui ai nostri gusti: è questa la fortuna della fede, quella di potere arrivare là dove 
da soli mai saremmo arrivati e godere panorami e paesaggi meravigliosi che mettono le vertigini ma 
che allargano il cuore. 
Come in questo episodio, sembra che ciò che Gesù dice e propone sia scandaloso, assurdo, sia una 
offesa alla dignità umana e persino una mancanza di rispetto a Dio stesso. 
Ma qui nasce la fede, cioè l'affidarsi alla sapienza di Dio, al suo amore, alla sua iniziativa che vuole 
la sua creatura più vicina a sé, più degna di cogliere la sua essenza e così godere in modo più pieno il 
dono che ci vuole fare. 
Questa è anche la fortuna del credente che può finalmente spaziare nell'infinito di Dio superando 
definitivamente le banali e sterili invenzioni personali, e iniziando il cammino mai finito nello spazio 
proprio di Dio, anche se deve passare attraverso strettoie o deve valicare fossati e abissi paurosi che 
però aprono sulla solidità dell'eterno e dell'infinito. 
Siamo noi che troppe volte per paura di essere rifiutati presentiamo la parola di Dio come una piccola 
parola umana, quasi un pettegolezzo o un giochino enigmistico, togliendo ciò che caratterizza la ri-
velazione divina e che risponde alle attese più profonde del cuore umano. 
Proprio per questo, Gesù ci pone il suo interrogativo che non permette di tergiversare o di nascondersi 
nel «vedremo» che rimanda a una scelta che non viene e non verrà mai. 



Dott. Giuliano Franzan - 19 

Gesù chiede se anche noi vogliamo andarcene, abbandonarlo, tornare alle nostre piccole imprese, per 
non fare la fatica di aprire la mente e il cuore, se anche noi ci fidiamo maggiormente della nostra 
logica e della nostra esperienza più che non della sua proposta, della invenzione del suo amore che 
offre nuove possibilità. 
Gesù chiede di deciderci per non rimanere fingendo di accettare e poi cercando tutti i mezzi per sfug-
gire alla coerenza di una sequela coraggiosa. 
Andarcene anche noi, oppure accettare con gioia, con slancio e con riconoscenza la sua proposta: qui 
c'è la scelta della fede, qui la decisione che compromette tutta la vita e che però può presentare al 
mondo d'oggi la grandezza del progetto di Dio, la meraviglia del suo dono offerto a tutti. 
La risposta di Pietro è la nostra? 
Se lo fosse, quanti altri potrebbero appoggiarsi sulla nostra sicurezza e ritrovare la voglia di credere, 
di superare quelle barriere erette dall'egoismo orgoglioso che sempre trova scuse per rifiutare la verità 
scomoda e scottante. 
È proprio la sconvolgente parola di Dio, la misura senza misura del suo invito, la grandezza impen-
sabile della nostra realtà umana cosi come la fede ce la presenta, che può ancora oggi ridestare atten-
zione e stima verso la proposta cristiana, perché cosi rivela sia la verità di Dio che non è una inven-
zione dell'uomo, sia anche la grandezza dell'essere umano chiamato a superarsi senza mai stancarsi e 
scoprire sempre nuovi orizzonti per la sua storia personale e per il suo vivere sociale. 
Così, si sperimenta che solo Gesù «ha parole di vita eterna», parole che generano l'eterno perché 
vengono dall'eterno e vi conducono. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 20 

2. Riflessione: «Che cosa debbo fare?» (Mc 10,17-22) 

La fede cristiana nasce e cresce nel cuore di chi cerca qualcosa di grande e di generoso, in chi vuole 
entrare nell'ottica di Dio e realizzare in pieno il progetto originario della creazione: non si tratta 
solamente di una «buona condotta» ma del desiderio di una esistenza elevata alla sublimità del pro-
getto di Dio che conduce l'essere umano a una dignità soprannaturale. 
Di fatto, nell'episodio evangelico, la richiesta del giovane ricco che si presenta a Gesù è precisamente 
quella di una «vita eterna», nel senso di una vita piena, completa, autentica, una vita che superi la 
genericità di una bontà rasoterra, e si elevi verso quelle altezze che il cuore umano intuisce e non 
riesce però né a definire né tanto meno a raggiungere. 
E proprio di ogni essere umano sincero, aperto alla verità tutta intera, avvertire dentro di sé una con-
tinua chiamata a qualcos'altro, un tormento che non si placa neppure quando la coscienza non rimorde 
e anzi testifica una situazione corretta, e che esige invece il superamento dei confini quotidiani del 
buon vivere. 
Forse è il richiamo di sogni infantili o di avventure avvertite nell'intimo, forse è il confronto con 
alcune scelte intraviste nel prossimo: certo è che quando si è sinceri e liberi non si può non sentire il 
desiderio di un meglio e di un più che urge nell'animo ed esige di diventare realtà, parte integrante 
della nostra storia. 
Nell'episodio evangelico, è la richiesta di questo giovane che ha sempre osservato tutta la legge e non 
si sente soddisfatto, e perciò chiede al Maestro buono che cosa e come fare per soddisfare un desiderio 
fin troppo chiaro che batte insistentemente nell'animo. 
Bisogna intendere così tutto il valore del senso religioso, a partire dai noi stessi, senza chiuderci 
invece in formule e gesti che diventano consolazione e tranquillità e chiudono di fatto ogni slancio 
verso un miglioramento continuo. 
Non sempre la nostra fede comporta un desiderio e un assillo di miglioramento, di superamento dello 
stato in cui già viviamo, ma diventa quasi la «pensione», la casa di riposo raggiunta con le buone 
opere indicate dalle regole del gioco: c'è una insidia nascosta nella osservanza fedele di regole e di 
obblighi, ed è la persuasione di avere già raggiunto il traguardo del cammino religioso. 
Il giovane ricco del Vangelo ci sveglia dal nostro torpore e ripropone l'interrogativo: va bene così la 
nostra vita? siamo realmente seguaci di Cristo? abbiamo realmente quella «vita eterna» («sono venuto 
perché abbiano la vita e l'abbiano in abbondanza» dice Gesù al cap. 10,10 di san Giovanni), che è il 
senso del vivere e lo scopo della fede? 
Siamo destinati alla vita eterna, alla pienezza di vita che viene dal Cristo e che trascorre in noi nella 
adesione a lui, siamo destinati a una ricchezza altrimenti impensabile ma altrettanto possibile: anzi, 
la nostra fede ci istruisce e ci svela la verità del nostro esistere e spiega il senso di quella inesauribile 
insoddisfazione che avvertiamo nei momenti di lucidità e di sincerità con noi stessi. 
Troppo spesso, però, la nostra vita scorre lenta e monotona, senza slanci e senza entusiasmi, e così 
non trasmette quella pienezza di dono che Dio offre a tutti e di cui noi siamo, come cristiani, testi-
moni: qui è una causa del raffreddamento generale verso la fede cristiana, il senso di sfiducia nella 
sua capacità di salvezza per le persone di oggi, qui è o dovrebbe essere il senso della nostra colpa, di 
una responsabilità non assunta o non assolta. 
La risposta di Gesù che indica al suo interlocutore la via dei comandamenti, è una provocazione e 
conduce a verificare l'incompletezza e la sterilità di una stretta osservanza fine a se stessa: è quanto 
Gesù vuole dire a noi, per snidarci dal nostro nascondiglio di «opere buone» e di obbedienza, di 
regolarità pacifica, e mostrarci dove deve giungere o almeno quale strada deve aprire la nostra ade-
sione a lui, la nostra fede affermata e spesso sbandierata come merito. 
È tempo di riflettere sulla nostra condotta «buona» (ma «uno solo è buono », dice ancora Gesù rim-
proverando la facilità con cui ci si giudica tali), sul nostro modo di gestire la nostra fede, la vita delle 
nostre comunità, le esperienze e le iniziative che offriamo come occasioni di incontro col Signore: 
bisogna misurarle non sul metro della nostra soddisfazione o sulla bella figura che possiamo fare, ma 



Dott. Giuliano Franzan - 21 

sulla parola severa e luminosa di Gesù che va fino al fondo del nostro cuore e vi legge ciò che real-
mente vi è contenuto. 
Questa interpretazione è facilitata dal seguito dell'episodio che stiamo leggendo: Gesù fa la sua pro-
posta, chiara e pulita, secondo quel «si se è si, e no se è no» che egli stesso ha raccomandato ai suoi 
discepoli (Mt 5,37), e offre, a chi sta lealmente cercando nuove possibilità per la propria fede, ciò che 
ancora gli manca. 
«Va', vendi tutto quello che hai...»: Gesù vuole un po' di onestà e di coerenza, un po' almeno di 

chiarezza con sé stessi per non barare né con lui né con la propria coscienza: bisogna «vendere», 
liberarsi, sbarazzarsi di tutto ciò che forma la nostra sicurezza e frena e soffoca la grandezza del dono 
che lui ci vuole fare. 
Vendere tutto ciò che si ha: liberarsi dalle nostre abitudini contrabbandate come obbedienza alla vo-
lontà di Dio, da ciò che nasce e si radica nella nostra mente e nel nostro cuore coperto poi da frasi e 
gesti evangelici, fare a meno di ciò che ancora una volta ci ripiega su noi stessi rendendoci sordi e 
impermeabili al richiamo appassionato dell'amore di Dio. 
Non è facile, perché sempre portiamo dentro di noi quella voglia di essere protagonisti e di poter 
contare su certezze concrete e materiali, perché in fondo ci fidiamo più di noi stessi che non di Dio: 
ma è questa la sfida della fede, è questa l'occasione che permette a Dio di poter spiegare tutta la sua 
potenza e il suo amore, e rende possibili le «grandi cose» che segnano lo stile di Dio, come il Cantico 

di Maria ci ha insegnato (Lc 1,46ss). 
La condizione essenziale per raggiungere quella pienezza di vita che noi desideriamo e che potrebbe 
essere una credibile e affascinante testimonianza al mondo, è e resta sempre questo svuotarsi di noi 
stessi, questo liberarsi da tutto, per seguire realmente Gesù. 
La sequela di Gesù o è totale o non è, e rischia di diventare una impostura che non cambia nulla e 
peggiora la nostra situazione senza portare nulla di buono a nessuno. 
La sequela di Gesù comporta il continuo distacco da tutto ciò che ci lega a noi stessi e ci rende salva-
tori di noi stessi, comporta il coraggio di scegliere lui pienamente e senza mezze misure: Gesù lo ha 
sempre richiesto ponendo sé stesso come alternativa alla mentalità comune, al pregiudizio, all'orgo-
glio, alla sicurezza personale. 
Gesù è esigente perché sa che solo in lui è la salvezza: i nostri conti, le nostre alchimie teologiche e 
morali non ci avvicinano a lui, ma ci chiudono in noi stessi. Poi, ce ne andiamo «tristi» e la nostra 
tristezza diventa indifferenza per gli altri. 
  



Dott. Giuliano Franzan - 22 

Quarta parte: UN NUOVO MODO DI ESSERE 

1. Riflessione: «Non voi avete scelto me» (Gv 15,14-16) 

La fede è un dono di Dio: è una frase che si sente ripetere spesso e non sempre in un senso giusto, 
perché sembra che bisogna solamente aspettare che arrivi questo dono. 
Anzi, spesso diventa un alibi per chi afferma di non aver ricevuto questo dono, solo perché non si 
sente coinvolto sentimentalmente, non avverte quella emozione che dovrebbe portare a credere: op-
pure ci si sente scusati se la nostra testimonianza non produce gli effetti desiderati, e non nasce la 
fede in coloro che vivono accanto a noi... 
È vero che la fede è un dono di Dio, e per questo il credente non può mai gloriarsi della sua posizione 
né attribuire a sé stesso il merito del suo stato di cristiano: ma è anche vero che spesso la fede nasce 
e cresce là dove c'è una autentica vita di fede, dove la condotta del credente diventa un richiamo quasi 
irresistibile, cioè dove la presenza del cristiano è il mezzo di cui Dio stesso si serve per diffondere ad 
altri il suo dono. 
In ogni modo, è da tenere ben presente questo fatto fondamentale che è sempre Dio che chiama e 
accompagna il cammino delle persone verso l'incontro con lui, è Dio stesso che si rivela alla persona 

che non è più «servo» perché viene a conoscere il segreto di Dio. 
In pratica, questo vuol dire che un cristiano deve sentirsi totalmente debitore a Dio della sua fede, 
privilegiato e fortunato perché chiamato a conoscere l'azione di Dio: è la fortuna di aver avuto la 
possibilità di conoscere Gesù e di poterlo conoscere in modo tale da restarne innamorato e desiderare 
di accoglierlo, di entrare in intimità con lui. 
Gesù lo ricorda ai suoi discepoli, la sera dell'ultimo incontro con loro, quando già si sentiva nell'aria 
il tradimento e la condanna definitiva: è lui che li ha scelti, è venuto a cercarli lungo le strade della 
Galilea, presso il lago o presso il tavolo delle tasse, è lui che li ha chiamati per nome e li ha uniti in 
una piccola comunità facendo vita comune con loro. 
Questo è un grande privilegio: ed è bene che i discepoli lo sappiano e lo misurino in tutta la sua 
portata, per sentirsi amati particolarmente e desiderosi di rispondere con tutta generosità e con grande 
gioia alla chiamata ricevuta. 
Non so fin dove la nostra vita cristiana è vista e vissuta come un dono, un grande dono ricevuto senza 
nessun merito, se in noi la nostra condizione di cristiani, e forse anche di religiosi, è sentita come il 
più grande privilegio, la grande fortuna che ci è capitata: questo dovrebbe comportare logicamente 
un urgente senso di responsabilità, un desiderio instancabile di portare ad altri il dono ricevuto, la 
preoccupazione di non tenere solo per noi questo privilegio per non renderlo una ingiustizia. 
Perché a noi e non ad altri? Non è una domanda retorica, ma la posizione leale di chi capisce l'im-
mensa distanza che separa chi conosce il dono di Dio da chi non lo conosce (non in senso di condanna, 
ma di possibilità operative) e quindi una domanda che subito diventa impegno, decisione, fantasia, 
per riuscire ad allargare il dono a quante più persone possibili. 
Non c'è posto per nessuna specie di classismo cristiano, di condanna verso altri, di emarginazione o 
peggio di disprezzo per chi questo dono non possiede o comunque non lo sta vivendo: c'è soltanto 
posto per una grande sconfinata gratitudine a Dio e per un continuo tormento missionario verso l'u-
manità. 
Perché proprio a noi questo dono? perché a noi è stato rivelato quanto il Padre ha trasmesso al Figlio? 
C'è uno scopo molto chiaro, c'è un impegno a cui non si può sfuggire: lo rivela Gesù stesso. 
Egli ci ha scelto e ci ha «costituito», cioè ci ha organizzato, stabilizzato, rassicurato, ci ha reso 

«amici» legati a lui in modo totale e perenne, perché a nostra volta noi diventassimo suoi collabora-
tori, indegni ma efficaci costruttori del suo regno, annunciatori del suo amore infinito. 
Il che cosa e il come dobbiamo fare, lo descrive lui stesso, con una precisione chiarissima: andare, 
portare frutto, un frutto che rimanga. 



Dott. Giuliano Franzan - 23 

Non è un compito da poco, non è una missione facile né episodica, non né un «talento» da sotterrare 
nella paura di perderlo: e un obbligo da soddisfare ciascuno come ne è capace, ma ciascuno nel modo 
più deciso e completo possibile. 
Non si può «stare»: bisogna «andare»! Quante volte la nostra vita cristiana è soltanto stare dentro i 
nostri comodi confini dove si pensa tutti allo stesso modo, dove si è riveriti, dove non c'è ostacolo né 
necessità di difesa: quante volte ci fermiamo a noi stessi, al nostro gruppo, alla nostra comunità, a ciò 
che si è sempre fatto, al comodo ritmo di cose collaudate da secoli. 
Gesù ci obbliga ad «andare», a lasciare il quieto vivere (che spesso è un quieto morire), per buttarci 

nella avventura dell'umanità di oggi, per entrare come lievito nelle situazioni quotidiane, per accettare 
il rischio di fatiche, di incomprensioni, di rifiuti, di «persecuzioni», pur di annunciare il suo amore, 
di offrire il suo disegno per una vita diversa all'altezza della dignità di figli di Dio. 
Bisogna andare, metterci su tutte le strade del mondo, spinti dal soffio dello Spirito, seguendo le 
tracce che lui stesso inscrive nella vita quotidiana di tutti, negli avvenimenti più o meno vistosi che 
ritmano il cammino della storia. 
Troppe volte, noi stiamo fermi nelle nostre abitudini, del «si è sempre fatto così» e rifiutiamo anche 
quelle sollecitazioni forse esagerate che però sono un «segno dei tempi»: così non siamo «amici», 
non accogliamo il dono che ci viene fatto, così arriviamo a tradire il messaggio stesso di cui siamo 
portatori. 
Gesù si è fidato di noi, ha messo nelle nostre mani il suo regno, la credibilità del suo amore, la salvezza 
del mondo, ha reso noi responsabili della vita della umanità: che cosa stiamo facendo in realtà, come 
stiamo cercando di fare frutto, un frutto duraturo, un frutto che raggiunga questa umanità di, oggi? 
La nostra fede è il Cristo, il Cristo che ci dichiara «amici» suoi, e per questo ci «manda» nel mondo, 
in ogni angolo dove noi viviamo e dove ci sia bisogno del suo amore: misuriamo su queste dimensioni 
misteriose ma meravigliose la validità della nostra risposta. Testimonianza, missionarietà, coinvolgi-
mento, evangelizzazione, annuncio... sono le espressioni dell'unico nostro dovere, sono i passi del 
nostro cammino di cristiani. 
 


